Jurnal Tahsinia
Vol. 7, No. 1, Januari 2026, Hal. 38-53

PERAN MAJELIS TA’LIM AL-BAROKAH DALAM
INTERNALISASI NILAI-NILAI KEAGAMAAN

Uus Husni Hoer'", Fitri Wulandari?, Edi Supardi®
Pascasarjana PAI, Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Azhary, Cianjur, Indonesia
husny1354@gmail.com

ABSTRAK

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran Majelis Ta’lim Al-Barokah di Desa Cipetir,
Kecamatan Cibeber, Kabupaten Cianjur dalam meningkatkan nilai-nilai keagamaan jamaah serta
mengidentifikasi faktor-faktor yang mendukung dan menghambat proses internalisasi nilai tersebut.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus, melibatkan pengurus,
pembina, dan jamaah sebagai subjek penelitian. Teknik pengumpulan data meliputi observasi,
wawancara, dan dokumentasi yang kemudian dianalisis menggunakan model interaktif Miles dan
Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa majelis ta’lim berperan penting dalam membentuk
kepribadian religius jamaah melalui kegiatan rutin seperti pengajian tafsir, tadarus, tahsin-tahfidz, kajian
kitab klasik, dan sholawatan. Internalisasi nilai keagamaan terjadi melalui dua faktor utama: faktor
internal seperti kompetensi pengajar, metode penyampaian yang komunikatif, dan relevansi materi; serta
faktor eksternal berupa dukungan sosial dan sarana prasarana yang memadai. Dampak nyata dari
kegiatan ini terlihat pada perubahan perilaku jamaah yang lebih disiplin beribadah, jujur, bertanggung
jawab, dan aktif dalam kegiatan sosial. Hasil ini sejalan dengan teori pendidikan Islam dan konsep
tarbiyah menurut para tokoh seperti Nurcholish Madjid, Abuddin Nata, dan Al-Ghazali yang
menekankan keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal shalih. Dengan demikian, majelis ta’lim
berfungsi tidak hanya sebagai sarana dakwah, tetapi juga sebagai lembaga pembinaan moral dan
spiritual yang relevan dalam menghadapi tantangan modernitas.

Kata Kunci: Majelis Ta’lim, Nilai Keagamaan, Internalisasi, Tarbiyah Islamiyah.

Abstrack: This study aims to analyze the role of Majelis Ta’lim Al-Barokah in Desa Cipetir, Cibeber
District, Cianjur Regency, in enhancing the religious values of its congregation and to identify the
internal and external factors that support and hinder the internalization of those values. This research
employs a qualitative approach with a case study method, involving administrators, instructors, and
congregants as the subjects of study. Data were collected through observation, interviews, and
documentation, and analyzed using Miles and Huberman's interactive model. The findings show that
the majelis ta’lim plays a vital role in shaping the religious character of its members through regular
activities such as Qur’anic exegesis sessions, tadarus, tahsin-tahfidz using the Ummi method, classical
book studies (bashul kutub), and sholawatan. The internalization of religious values occurs through two
main factors: internal factors such as the competence of teachers, communicative teaching methods,
and relevant materials; and external factors such as social support and adequate facilities. The study
also reveals that the activities lead to observable behavioral changes among participants, including
increased discipline in worship, honesty, responsibility, and engagement in social activities. These
results align with Islamic educational theories and tarbiyah concepts proposed by scholars such as
Nurcholish Madjid, Abuddin Nata, and Al-Ghazali, who emphasize the balance between knowledge,
faith, and righteous deeds. Thus, the majelis ta’lim functions not only as a means of Islamic propagation
(da’wah), but also as a moral and spiritual development institution relevant to contemporary
challenges.

Keywords: Majelis Ta’lim, Religious Values, Internalization, Islamic Education, Tarbiyah Islamiya.
Avrticle History:
Received: 20-11-2025
Revised : 20-12-2025
Accepted: 01-01-2026
Online :30-01-2026

A. LATAR BELAKANG

Pada era globalisasi yang semakin kompleks, tantangan terhadap eksistensi nilai-nilai
keagamaan menjadi semakin nyata. Kemajuan teknologi digital telah membuka akses
informasi tanpa batas, memberikan kemudahan dalam memperoleh pengetahuan dan

38


mailto:husny1354@gmail.com

39

hiburan, namun di sisi lain jJuga memicu masuknya nilai-nilai yang tidak selaras dengan
ajaran agama. Arus modernitas ini berpotensi memicu gaya hidup materialistis,
individualistis, dan melemahnya kepedulian spiritual, sehingga jika tidak diantisipasi
dengan upaya pembinaan yang konsisten, fondasi moral masyarakat dapat tergoyahkan.

Dalam kondisi demikian, majelis ta’lim hadir sebagai oase spiritual yang memainkan
peran strategis dalam meneguhkan dan menanamkan kembali nilai-nilai keagamaan
dalam masyarakat. Majelis ta’lim, sebagai lembaga pendidikan nonformal, memiliki
kapasitas untuk memperkuat keimanan, mendalami pemahaman ajaran Islam, dan
membentuk Kkarakter religius para jamaah (Putri et al, 2024). Kegiatan rutin seperti
pengajian, ceramah, tadarus, dan diskusi keagamaan membuka ruang dialog intelektual
dan spiritual, bukan sekadar perpindahan informasi agama semata. Fungsi majelis ta’lim
sebagai pusat pembinaan moral dan spiritual menjadi semakin relevan di era di mana
tekanan budaya dan nilai eksternal sangat kuat (Habiba, 2024).

Secara etimologis, istilah majelis ta ’lim terdiri dari dua kata dalam bahasa Arab, yaitu
majelis dan ra’lim. Kata majelis merupakan isim makan (kata benda tempat) dari kata
dasar jalasa yang berarti “duduk”, sehingga secara harfiah diartikan sebagai “tempat
duduk” atau “tempat berkumpul”. Sementara itu, ta lim berasal dari kata ‘allama yang
berarti “mengajar” atau “memberi pelajaran”. Dengan demikian, secara bahasa, majelis
ta’lim dapat diartikan sebagai “tempat atau forum untuk memberikan pengajaran”
(Masruki et al, 2024). Menurut Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 29
Tahun 2019, majelis ta’lim adalah lembaga atau kelompok masyarakat yang
menyelenggarakan pendidikan keagamaan Islam non-formal sebagai sarana dakwah
Islam. Lembaga ini berfungsi sebagai wadah pembelajaran keagamaan yang terbuka bagi
masyarakat umum dan biasanya dilaksanakan secara rutin, baik di masjid, mushola,
rumah, maupun tempat lainnya (Al Farug, 2020).

Menurut Nurcholish Madjid, majelis ta’lim merupakan bentuk nyata dari tradisi
tafagquh fiddin (mendalami agama) di tengah masyarakat. la berpendapat bahwa lembaga
ini adalah sarana paling efektif dalam mewujudkan pencerahan spiritual umat Islam
karena mengandung semangat egaliter setiap orang dapat belajar tanpa batas status sosial
atau pendidikan formal (Yulianto et al, 2025). Sedangkan menurut Abuddin Nata dikutip
(Supriatna, 2026) juga menjelaskan bahwa majelis ta’lim termasuk lembaga pendidikan
Islam non-formal yang berfungsi menanamkan nilai-nilai keislaman, memperluas
wawasan keagamaan, serta meningkatkan kesadaran beribadah masyarakat. la
menegaskan bahwa peran majelis ta’lim bukan hanya menyampaikan ilmu agama, tetapi
juga membentuk kesalehan sosial dan moral jamaahnya.

Sementara diperkuat oleh Quraish Shihab menyebut bahwa majelis ta’lim merupakan
perwujudan dari amar ma ruf nahi munkar secara kolektif. Melalui pengajian dan dialog
keagamaan, masyarakat tidak hanya mempelajari hukum-hukum Islam, tetapi juga
menginternalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sehari-hari (Suhra et al, 2022).
Dari sudut pandang sosiologis, Azyumardi Azra menilai majelis ta’lim sebagai instrumen
penting dalam pembentukan masyarakat madani (civil society). la berfungsi sebagai pusat
penyebaran pengetahuan agama, penguatan solidaritas sosial, serta pelestarian tradisi
keislaman di tingkat akar rumput (Ahmadi et al, 2024).

Dengan merujuk pada pandangan para tokoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa
majelis ta’lim bukan sekadar forum pengajian, tetapi juga lembaga sosial-religius yang



40 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

berperan strategis dalam membentuk kepribadian religius, memperkuat ukhuwah
Islamiyah, dan menanamkan nilai-nilai moral di tengah masyarakat. Melalui kegiatan
pembelajaran yang rutin dan terstruktur, majelis ta’lim berfungsi sebagai jembatan antara
ilmu, amal, dan dakwah dalam kehidupan umat Islam.

Majelis ta’lim telah lama menjadi bagian integral dari kehidupan keagamaan
masyarakat Islam di Indonesia. Sejak masa awal penyebaran Islam, institusi serupa telah
berfungsi sebagai sarana dakwah dan pendidikan keagamaan yang menjangkau berbagai
lapisan masyarakat (Ridwan & Ulwiyah, 2020). Namun, seiring perubahan zaman dan
dinamika sosial yang cepat, fungsi majelis ta’lim perlu direvitalisasi agar tetap efektif dan
kontekstual. Di era kontemporer, majelis ta’lim tak cukup berperan sebagai tempat
mengaji semata, melainkan harus bertransformasi menjadi pusat pengembangan karakter,
literasi keagamaan, dan pembinaan sosial yang responsif terhadap kebutuhan umat masa
kini (Hasan & Al Fajar, 2025).

Baidi dikutip (Kartika, 2024) menyatakan bahwa Pendidikan karakter merupakan
segala sesuatu yang dilakukan guru, agar mampu mempengaruhi karakter siswanya.
Kurniawan dikutip (Nurazizah, 2026) menyatakan bahwa Pendidikan karakter
merupakan usaha sadar terencana yang dapat membentuk watak dan kepribadian
seseorang berdasarkan nilai-nilai yang telah ada dimasyarakat.

Anggraini & Oliver dikutip (Awaludin, 2023) menyatakan bahwa Pendidikan
karakter dipahami sebagai upaya penanaman kecerdasan dan pengamalan dalam bentuk
perilaku yang sesuai dengan nilai-nilai luhur yang menjadi jati dirinnya. Ali dikutip
(Alammy, 2025) menyatakan bahwa Pendidikan karakter adalah pendidikan nilai yang
membantu memfasilitasi siswa untuk tumbuh berkembang menjadi manusia purnama.
Sedangkan menurut Nurjanah dikutip (Kartika, 2025) menyatakan bahwa Pendidikan
karakter lebih ditekankan pada nilai-nilai seperti rasa hormat, tanggung jawab, jujur,
peduli, dan mandiri.

Berdasarkan beberapa pendapat di atas dapat simpulkan bawha pendidikan karakter
adalah suatu usaha yang dilakukan pihak sekolah atau pun keluarga dan lingkungan yang
dapat mempengaruhi karakter peserta didik.

Dalam kenyataannya, sebagian masyarakat masih memandang majelis ta’lim hanya
sekadar forum mendengarkan ceramah, bukan sebagai wadah pendidikan sistematis.
Tantangan modernitas menuntut majelis ta’lim untuk menghadirkan metode-metode
penyampaian yang kreatif, interaktif, dan relevan, terutama agar dapat menarik perhatian
generasi muda yang lebih tertarik pada dunia digital. Keberhasilan majelis ta’lim dalam
menanamkan nilai-nilai agama juga sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti
kompetensi dan teladan dari ustaz atau ustazah, dukungan lingkungan sosial, serta
partisipasi aktif para jamaah dalam setiap kegiatan keagamaan.

Fenomena semacam itu menunjukkan urgensi untuk menelusuri seberapa efektif
majelis ta’lim dalam meningkatkan nilai-nilai keagamaan di kalangan jamaah, serta
faktor-faktor apa saja yang mendukung atau menghambat proses tersebut. Nilai
keagamaan dalam penelitian ini meliputi keimanan, ketaatan ibadah, kejujuran, tanggung
jawab, solidaritas sosial, dan kepedulian terhadap sesama. Melalui penelitian ini
diharapkan diperoleh gambaran menyeluruh mengenai kontribusi majelis ta’lim dalam
membina kesalehan individual maupun sosial para jamaah, serta pemahaman bagaimana
proses internalisasi nilai-nilai itu berlangsung di tengah kehidupan masyarakat modern
(Fazriyah, 2025).



41

Nilai keagamaan adalah seperangkat prinsip, norma, dan keyakinan yang bersumber
dari ajaran agama dan dijadikan pedoman dalam berpikir, bersikap, serta berperilaku.
Dalam konteks Islam, nilai keagamaan mencakup dimensi akidah, ibadah, dan akhlak
yang menjadi dasar kehidupan spiritual dan sosial seorang Muslim (Hidayati, 2023).
Menurut Zakiah Daradjat dikutip (Kartika, 2022), nilai keagamaan merupakan nilai yang
bersumber dari keimanan kepada Allah SWT, yang tercermin dalam perbuatan dan sikap
hidup sehari-hari. la menegaskan bahwa pembinaan nilai keagamaan tidak hanya
menekankan aspek ritual, tetapi juga internalisasi ajaran Islam ke dalam kepribadian
seseorang sehingga melahirkan perilaku yang berakhlak mulia.

Muhammad Quthb dalam karyanya Manhaj at-Tarbiyah al-Islamiyyah menjelaskan
bahwa nilai keagamaan adalah sistem nilai yang mengarahkan manusia untuk hidup
sesuai dengan kehendak Allah SWT (Hidayati, 2023). Menurutnya, nilai agama tidak
dapat dipisahkan dari aspek pendidikan dan pembentukan karakter, karena hanya dengan
landasan nilai ilahiyah manusia dapat hidup dengan benar dan seimbang. Al-Ghazali
(Thya’ Ulumuddin) menegaskan bahwa nilai keagamaan berakar dari iman dan ilmu, yang
keduanya harus berbuah amal shalih. Tanpa pengamalan nyata, keimanan hanya menjadi
konsep kosong. Oleh karena itu, majelis ta’lim berperan penting dalam menumbuhkan
keseimbangan antara pengetahuan dan pengamalan agama (Pasaribu, 2024).

Sementara itu, Imam Ibn Khaldun (Mugaddimah) memandang nilai keagamaan
sebagai fondasi peradaban (umran) (Luhtitianti, 2024). la menyebut bahwa agama
merupakan kekuatan yang menyatukan masyarakat, menjaga moralitas, dan memperkuat
sistem sosial. Dalam konteks ini, majelis ta’lim menjadi sarana efektif dalam
mempertahankan stabilitas nilai keagamaan di tengah perubahan zaman.

Menurut Quraish Shihab, nilai keagamaan adalah refleksi dari pemahaman terhadap
ayat-ayat Allah, baik yang bersifat qauliyah (wahyu) maupun kauniyah (tanda-tanda alam)
(Wakit et al., 2025). Dengan demikian, seseorang yang memiliki nilai keagamaan yang
kuat akan selalu berorientasi pada keseimbangan antara hubungan dengan Allah (hablun
minallah) dan hubungan dengan sesama manusia (hablun minannas).

Melalui keberadaan majelis ta’lim, nilai-nilai keagamaan tersebut ditanamkan dan
dikembangkan secara konsisten. Kegiatan pengajian, ceramah, dan diskusi keislaman
memungkinkan jamaah memperluas wawasan keagamaan, memperkuat iman, dan
memperbaiki akhlak. Penelitian yang dilakukan oleh berbagai pakar pendidikan Islam
menunjukkan bahwa partisipasi aktif dalam majelis ta’lim dapat meningkatkan tingkat
religiusitas, menumbuhkan kesadaran moral, serta memperkuat solidaritas sosial di
kalangan masyarakat.

Dengan demikian, nilai keagamaan tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi juga
aplikatif. Melalui proses pendidikan di majelis ta’lim, jamaah belajar menerjemahkan
ajaran Islam ke dalam tindakan nyata seperti kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang,
dan kepedulian sosial. Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam sebagaimana
dinyatakan oleh Syekh Athiyah al-Abrasyi dikutip (Paramansyah, 2024), yaitu
membentuk manusia yang berakhlak mulia, berilmu, dan bertanggung jawab terhadap
masyarakat serta Tuhannya.

Penelitian ini difokuskan pada Majelis Ta’lim Al-Barokah, yang berlokasi di Desa
Cipetir, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Cianjur. Dengan posisi geografis di tengah
masyarakat pedesaan Kabupaten Cianjur, majelis ta’lim ini menjadi representasi lembaga



42 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

keagamaan lokal yang berpotensi menjadi titik temu antara ajaran Islam dan tantangan
kontemporer. Lokasi penelitian tersebut memungkinkan untuk mengamati secara
langsung dinamika internalisasi nilai keagamaan dalam konteks masyarakat pedesaan
yang tetap tersentuh oleh arus modernisasi.

Bertolak dari pembahasan di atas, penelitian ini memiliki dua tujuan utama:
menganalisis pengaruh Majelis Ta’lim Al-Barokah terhadap peningkatan nilai
keagamaan jamaahnya, serta mengidentifikasi faktor-faktor yang mendukung maupun
menghambat keberhasilan majelis ta’lim itu. Hasil penelitian diharapkan dapat memberi
masukan strategis bagi pengurus Majelis Ta’lim Al-Barokah, serta menjadi bahan
pertimbangan bagi pengembangan model pembinaan keagamaan yang lebih efektif dan
adaptif di komunitas serupa di masa mendatang.

B. METODE PENELITIAN

Menurut Rahardjo dikutip (Arifudin, 2025) bahwa metode penelitian merupakan
salah satu cara untuk memperoleh dan mencari kebenaran yang bersifat tentatif, bukan
kebenaran absolut. Hasilnya berupa kebenaran ilmiah. Kebenaran ilmiah merupakan
kebenaran yang terbuka untuk terus diuji, dikritik bahkan direvisi. Oleh karena itu tidak
ada metode terbaik untuk mencari kebenaran, tetapi yang ada adalah metode yang tepat
untuk tujuan tertentu sesuai fenomena yang ada. Budiharto dikutip (Mayasari, 2025)
bahwa pemilihan metode penelitian harus disesuaikan dengan penelitian yang sedang
dilakukan agar hasilnya optimal.

Penelitian ini dilakukan terkait peran majelis ta’lim al-barokah dalam internalisasi
nilai-nilai keagamaan. Subjek penelitian terdiri dari kepala sekolah, guru, wali kelas, dan
peserta didik. Jenis penelitian yang digunakan pada penelitian ini adalah berupa metode
studi kasus. Studi kasus menurut Nursalam dalam (Supriatna, 2025) adalah merupakan
penelitian yang mencakup pengkajian bertujuan memberikan gambaran secara mendetail
mengenai latar belakang, sifat maupun karakter yang ada dari suatu kasus, dengan kata
lain bahwa studi kasus memusatkan perhatian pada suatu kasus secara intensif dan rinci.
Penelitian dalam metode dilakukan secara mendalam terhadap suatu keadaan atau kondisi
dengan cara sistematis mulai dari melakukan pengamatan, pengumpulan data, analisis
informasi dan pelaporan hasil.

Adapun pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan
kualitatif. Menurut Iskandar dalam (Kartika, 2023) menyatakan pendekatan kualitatif
adalah dimana penelitian kualitatif sebagai metode ilmiah sering digunakan dan
dilaksanakan oleh sekelompok peneliti dalam bidang ilmu social, termasuk juga ilmu
pendidikan. Pendekatan penelitian kualitatif dikemukakan oleh Iskandar dalam (Andrivat,
2024) menjelaskan sebagai suatu proses penelitian dan pemahaman yang berdasarkan
pada metode yang menyelidiki suatu fenomena social dan masalah manusia.

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan metode penelitian lapangan
(field research). Menurut (Arifudin, 2024) bahwa pendekatan ini disesuaikan dengan
tujuan pokok penelitian, yaitu mendeskripsikan dan menganalisis mengenai peran majelis
ta’lim al-barokah dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan. Sehingga dengan metode
tersebut akan mampu menjelaskan permasalahan dari penelitian (Asitoh, 2025).

Tujuan penelitian studi kasus menurut Yin dalam (Arifudin, 2023) bahwa tujuan
penggunaan penelitian studi kasus adalah tidak sekedar untuk menjelaskan seperti apa



43

objek yang diteliti tetapi menjelaskan bagaimana keadaan dan bagaimana kasus itu bisa
terjadi. Sedangkan Waluya dalam (Andrivat, 2025) mengemukakan tujuan Studi kasus
adalah mengembangkan pengetahuan yang mendalam mengenai objek yang diteliti yang
berart bahwa studi ini bersifat sebagai suatu pengertian yang eksploratif.

Bogdan dan Taylor dalam (Kartika, 2026) menjelaskan bahwa metodologi penelitian
kualitatif merupakan prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-
kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang dapat diamati. Pada penelitian
ini peneliti membuat suatu gambaran kompleks, meneliti kata-kata, laporan terinci dari
pandagan responden dan melakukan studi pada situasi yang alami, khususnya terkait
peran majelis ta’lim al-barokah dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan.

Teknik dapat dilihat sebagai sarana untuk melakukan pekerjaan teknis dengan hati-
hati menggunakan pikiran untuk mencapai tujuan. Walaupun Kkajian sebenarnya
merupakan upaya dalam lingkup ilmu pengetahuan, namun dilakukan untuk
mengumpulkan data secara realistik secara sistematis untuk mewujudkan kebenaran.
Metodologi penelitian adalah sarana untuk menemukan obat untuk masalah apa pun.
Dalam hal ini, penulis mengumpulkan informasi tentang peran majelis ta’lim al-barokah
dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan, dan lain-lain (Erfiyana, 2026).

Karena membutuhkan bahan dari perpustakaan untuk sumber datanya, maka
penelitian ini memanfaatkan penelitian kepustakaan. Peneliti membutuhkan buku, artikel
ilmiah, dan literatur lain yang berkaitan dengan topik dan masalah yang mereka jelajahi,
baik cetak maupun online (Mayasari, 2023).

Mencari informasi dari sumber data memerlukan penggunaan teknik pengumpulan
data. Amir Hamzah dalam (Erfiyana, 2025) mengklaim bahwa pendataan merupakan
upaya untuk mengumpulkan informasi yang berkaitan dengan pokok bahasan yang diteliti.
Penulis menggunakan metode penelitian kepustakaan untuk mengumpulkan data. Secara
khusus, penulis memulai dengan perpustakaan untuk mengumpulkan informasi dari buku,
kamus, jurnal, ensiklopedi, makalah, terbitan berkala, dan sumber lainnya yang
membagikan pandangan peran majelis ta’lim al-barokah dalam internalisasi nilai-nilai
keagamaan.

Lebih lanjut Amir Hamzah dalam (Mayasari, 2024) mengatakan bahwa
pengumpulan data diartikan berbagai usaha untuk mengumpulkan fakta-fakta yang
berkaitan dengan topik atau pembahasan yang sedang atau akan digali. Rincian tersebut
dapat ditemukan dalam literatur ilmiah, penelitian, dan tulisan-tulisan ilmiah, disertasi,
tesis, dan sumber tertulis lainnya. Menurut (Awaludin, 2024) bahwa pengumpulan data
dapat dilakukan dalam berbagai keadaan, menggunakan sumber yang berbeda, dan
menggunakan teknik yang berbeda.

Observasi adalah bagian dari proses penelitian secara langsung terhadap fenomena-
fenomena yang hendak diteliti (Rosmayati, 2025). Dengan metode ini, peneliti dapat
melihat dan merasakan secara langsung suasana dan kondisi subyek penelitian (Maulana,
2025). Hal-hal yang diamati dalam penelitian ini adalah tentang peran majelis ta’lim al-
barokah dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan.

Teknik wawancara dalam penelitian ini adalah wawancara terstruktur, yaitu
wawancara yang dilakukan dengan menggunakan berbagai pedoman baku yang telah
ditetapkan, pertanyaan disusun sesuai dengan kebutuhan informasi dan setiap pertanyaan
yang diperlukan dalam mengungkap setiap data-data empiris (Arifudin, 2020).



44 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

Dokumentasi adalah salah satu teknik pengumpulan data melalui dokumen atau
catatan-catatan tertulis yang ada (Sunasa, 2023). Dokumentasi berasal dari kata dokumen,
yang berarti barang-barang tertulis. Di dalam melaksanakan metode dokumentasi,
peneliti menyelidiki benda-benda tertulis, seperti buku-buku, majalah, notula rapat, dan
catatan harian. Menurut Moleong dalam (Heriman, 2024) bahwa metode dokumentasi
adalah cara pengumpulan informasi atau data-data melalui pengujian arsip dan dokumen-
dokumen. Lebih lanjut menurut (Ningsih, 2024) bahwa strategi dokumentasi juga
merupakan teknik pengumpulan data yang diajukan kepada subyek penelitian. Metode
pengumpulan data dengan menggunakan metode dokumentasi ini dilakukan untuk
mendapatkan data tentang keadaan lembaga (obyek penelitian) yaitu peran majelis ta’lim
al-barokah dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan.

Moleong dikutip (Hoerudin, 2023) menjelaskan bahwa data yang terkumpul
dianalisis menggunakan model analisis interaktif yang terdiri atas reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Adapun Syarifah et al dalam (Pujiaty, 2024) menjelaskan
reduksi data dilakukan dengan menyaring informasi yang relevan, penyajian data
dilakukan dalam bentuk narasi yang sistematis, dan kesimpulan ditarik berdasarkan
temuan penelitian. Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan
triangulasi sumber, yakni membandingkan informasi dari para narasumber. Menurut
Moleong dalam (Erfiyana, 2024), triangulasi sumber membantu meningkatkan validitas
hasil penelitian dengan membandingkan berbagai perspektif terhadap fenomena yang
diteliti.

Menurut Muhadjir dalam (Fahimah, 2024) menyatakan bahwa analisis data
merupakan kegiatan melakukan, mencari dan menyusun catatan temuan secara sistematis
melalui pengamatan dan wawancara sehingga peneliti fokus terhadap penelitian yang
dikajinya. Setelah itu, menjadikan sebuah bahan temuan untuk orang lain, mengedit,
mengklasifikasi, dan menyajikannya. Teknik keabsahan data menggunakan teknik
triangulasi meliputi teknik dan sumber. Analisis data menggunakan model Miles dan
Huberman dalam (Saepudin, 2022) terdiri dari pengumpulan data, reduksi data, penyajian
data, dan penarikan Kesimpulan.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Nilai-Nilai Keagamaan yang Ditanamkan di Majelis Ta’lim Al-Barokah

Majelis Ta’lim Al-Barokah di Desa Cipetir, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Cianjur
merupakan lembaga keagamaan non-formal yang aktif menanamkan berbagai nilai
keislaman kepada jamaahnya. Melalui berbagai kegiatan keagamaan yang terjadwal
secara rutin, majelis ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran agama, tetapi
juga sebagai pusat pembinaan akhlak dan pembentukan karakter Islami masyarakat.

Secara umum, nilai-nilai keagamaan yang ditanamkan dalam kegiatan di Majelis
Ta’lim Al-Barokah meliputi nilai keimanan, ibadah, kejujuran, ukhuwah Islamiyah,
kesederhanaan, dan tanggung jawab. Masing-masing nilai tersebut tercermin dalam
kegiatan yang dilaksanakan secara teratur setiap pekan.
a. Nilai Keimanan

Nilai keimanan ditanamkan melalui berbagai kegiatan pengajian dan ceramah yang
membahas akidah Islam serta tafsir Al-Qur’an. Setiap hari Ahad, dilaksanakan pengajian
rutin mingguan dengan kegiatan utama berupa ceramah tafsir yang disampaikan oleh
ustaz dan pembina majelis. Kajian tafsir ini membahas makna ayat-ayat Al-Qur’an secara



45

tematik, seperti tentang keesaan Allah (tauhid), keimanan kepada malaikat, kitab, rasul,
serta hari akhir. Melalui kegiatan ini, jamaah didorong untuk memperkuat keyakinan
mereka terhadap ajaran Islam dan menjadikannya sebagai pedoman hidup. Kajian tafsir
mingguan juga menjadi sarana untuk menanamkan pemahaman rasional terhadap ajaran
agama, sehingga jamaah dapat mempertahankan keimanannya di tengah arus modernisasi
dan globalisasi nilai.

b. Nilai Ibadah

Nilai ibadah dikembangkan melalui kegiatan tadarus, tahsin, dan tahfidz metode
Ummi yang diselenggarakan secara rutin. Program tahsin dan tahfidz metode Ummi
dilakukan setiap hari Ahad setelah pengajian tafsir, dengan fokus pada perbaikan bacaan
Al-Qur’an, penghafalan surat-surat pendek, dan pengamalan bacaan yang benar sesuai
kaidah tajwid. Sedangkan setiap hari Selasa, dilaksanakan kegiatan tadarusan dan tahsin
bersama jamaah. Kegiatan ini tidak hanya memperdalam kemampuan membaca Al-
Qur’an, tetapi juga melatih kesabaran, disiplin, dan konsistensi dalam beribadah. Dengan
pembiasaan seperti ini, jamaah secara bertahap membangun kebiasaan berinteraksi
dengan Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari yang merupakan manifestasi nilai ibadah
dalam Islam.

c. Nilai Kejujuran

Nilai kejujuran ditanamkan melalui pengajaran dan teladan dalam setiap pertemuan
majelis. Dalam ceramah mingguan maupun kajian kitab klasik, para ustaz selalu
menekankan pentingnya kejujuran (ash-shidq) sebagai cermin keimanan. Kitab Riyadhus
Shalihin, yang menjadi salah satu bahan kajian dalam kegiatan Bashul Kutub setiap hari
Jumat, memuat banyak hadis tentang kejujuran, amanah, dan keadilan. Melalui kajian
kitab ini, jamaah diajak untuk memahami bahwa kejujuran bukan hanya nilai moral, tetapi
juga ibadah yang bernilai tinggi di sisi Allah SWT.

d. Nilai Ukhuwah Islamiyah (Persaudaraan Islam)

Nilai ukhuwah Islamiyah tumbuh melalui suasana kebersamaan yang diciptakan di
setiap kegiatan majelis. Jamaah saling mendukung, berbagi ilmu, dan membantu satu
sama lain dalam kegiatan sosial seperti sedekah jamaah dan kerja bakti. Kegiatan
Sholawatan dan Barzanji/Burdah yang dilaksanakan setiap hari Sabtu juga berperan
penting dalam mempererat persaudaraan. Melalui lantunan sholawat dan doa bersama,
tercipta suasana spiritual yang memperkuat ikatan emosional dan keagamaan antar
jamaah. Dalam perspektif Islam, ukhuwah yang kuat menjadi fondasi masyarakat yang
harmonis, sebagaimana firman Allah dalam QS. Al-Hujurat [49]: 10 yang artinya:
“Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu damaikanlah kedua
saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar kamu dirahmati.”

e. Nilai Kesederhanaan

Nilai kesederhanaan tercermin dalam pola kegiatan dan sikap jamaah selama
pelaksanaan majelis. Kegiatan dilaksanakan dengan penuh kekhusyukan tanpa
kemewahan, mencerminkan ajaran Rasulullah SAW tentang hidup sederhana namun
bermakna. Kajian kitab Sullam al-Taufiq yang dilakukan dalam kegiatan Bashul Kutub
hari Jumat banyak membahas tentang zuhud dan gana’ah, yaitu sikap menerima rezeki
dengan lapang dada tanpa berlebihan. Dari sinilah jamaah belajar menyeimbangkan
kehidupan dunia dan akhirat secara proporsional.

f. Nilai Tanggung Jawab



46 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

Nilai tanggung jawab dikembangkan melalui peran aktif pengurus, pembina, dan
jamaah dalam menjaga keberlangsungan majelis. Setiap anggota memiliki peran masing-
masing mulai dari mempersiapkan tempat, mengatur jadwal, hingga berpartisipasi dalam
kegiatan sosial dan kebersihan lingkungan sekitar majelis. Selain itu, tanggung jawab
spiritual juga ditekankan dalam setiap pengajian, bahwa seorang Muslim tidak hanya
bertanggung jawab atas dirinya sendiri, tetapi juga terhadap keluarga, masyarakat, dan
lingkungannya. Prinsip ini sejalan dengan hadis Rasulullah SAW: “Setiap kamu adalah
pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban atas yang
dipimpinnya. Seorang imam (pemimpin) adalah pemimpin dan ia akan dimintai
pertanggungjawaban atas rakyatnya. Seorang laki-laki adalah pemimpin atas keluarganya
dan ia akan dimintai pertanggungjawaban atas mereka. Seorang perempuan adalah
pemimpin di rumah suaminya dan ia akan dimintai pertanggungjawaban atasnya. Dan
seorang pelayan adalah pemimpin atas harta tuannya dan ia akan dimintai
pertanggungjawaban atasnya.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menjadi landasan utama dalam penanaman nilai tanggung jawab dallslam
bahwa setiap individu memiliki amanah yang harus dijaga dan dipertanggungjawabkan,
baik dalam urusan pribadi, keluarga, maupun sosial.

“Setiap kamu adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” (HR. Bukhari dan Muslim).

Melalui berbagai kegiatan rutin tersebut, Majelis Ta’lim Al-Barokah berhasil
menanamkan nilai-nilai keagamaan secara terpadu dan berkesinambungan. Kegiatan
pengajian tafsir, tadarusan, kajian kitab klasik (Bashul Kutub), serta sholawatan dan
barzanji bukan hanya berfungsi sebagai kegiatan ritual, tetapi juga menjadi media
pembinaan karakter, peningkatan spiritualitas, dan penguatan solidaritas sosial jamaah.

Dengan demikian, majelis ta’lim ini tidak sekadar menjadi tempat belajar agama,
tetapi juga menjadi wadah pembentukan pribadi Muslim yang beriman, berilmu,
berakhlak, dan berperan aktif dalam kehidupan sosial masyarakat.

Proses Internalisasi Nilai

Hasil penelitian menunjukkan bahwa proses internalisasi nilai-nilai keagamaan di
Majelis Ta’lim Al-Barokah, yang berlokasi di Desa Cipetir, Kecamatan Cibeber,
Kabupaten Cianjur, dipengaruhi oleh dua faktor utama, yaitu faktor internal dan faktor
eksternal. Kedua faktor ini berperan penting dalam membentuk dan meningkatkan
pemahaman serta pengamalan nilai-nilai agama di kalangan jamaah majelis ta’lim.

Berdasarkan hasil wawancara dengan ustadzah selaku pengurus Majelis Ta’lim Al-
Barokah, diketahui bahwa faktor internal terutama berasal dari kualitas pengajar. Para
pengajar memiliki kemampuan komunikasi yang baik, menggunakan bahasa yang mudah
dipahami oleh jamaah, serta mampu berinteraksi secara hangat selama kegiatan
berlangsung. Hal ini menjadikan penyampaian materi lebih efektif dan mudah diserap
oleh peserta. Karakteristik pengajar yang sopan, berwibawa, dan penuh keteladanan juga
memberikan pengaruh positif terhadap minat serta kedisiplinan jamaah dalam mengikuti
kegiatan pengajian.

Selain itu, relevansi materi dengan permasalahan kehidupan sehari-hari turut
memperkuat proses internalisasi nilai agama. Materi yang disampaikan tidak hanya
bersifat teoritis, tetapi juga menyentuh persoalan sosial dan moral yang dihadapi jamaah
dalam kehidupan nyata. Dengan demikian, nilai-nilai agama lebih mudah diterapkan
dalam perilaku sehari-hari. Penggunaan metode pembelajaran yang bervariasi seperti



47

ceramabh, diskusi, tanya jawab, dan studi kasus juga membuat suasana pengajian menjadi
lebih hidup dan interaktif. Metode ini memberikan ruang bagi jamaah untuk aktif
berpendapat, bertanya, dan berbagi pengalaman, sehingga terbentuk proses belajar dua
arah yang lebih bermakna.

Faktor internal lainnya adalah pemanfaatan media pembelajaran seperti video, audio,
dan gambar yang membantu memperjelas penyampaian materi. Media tersebut
mempermudah jamaah memahami pesan-pesan keagamaan secara visual dan kontekstual.
Dari hasil observasi penulis, suasana majelis ta’lim yang tenang, nyaman, dan penuh
keakraban menjadi salah satu penunjang utama. Jamaah merasa diterima, dihargai, dan
bebas mengemukakan pendapatnya tanpa rasa canggung. Kondisi ini menciptakan
suasana belajar yang kondusif dan mendukung peningkatan pemahaman keagamaan
secara mendalam.

Sementara itu, dari hasil pengamatan lapangan, faktor eksternal yang berpengaruh
terhadap peningkatan nilai keagamaan jamaah mencakup lingkungan sosial dan
ketersediaan sarana-prasarana. Lingkungan sosial yang religius dan mendukung aktivitas
keagamaan memiliki peran besar dalam memotivasi jamaah untuk terus aktif mengikuti
kegiatan majelis ta’lim. Dukungan masyarakat sekitar juga menumbuhkan rasa
kebersamaan dan semangat dalam menuntut ilmu agama.

Selain itu, fasilitas dan infrastruktur yang memadai di Majelis Ta’lim Al-Barokah
menjadi faktor penunjang penting. Tempat pengajian yang bersih, tertata rapi, dan
nyaman menciptakan lingkungan belajar yang menyenangkan. Ketersediaan fasilitas
seperti ruang pengajian yang luas, perpustakaan kecil untuk membaca kitab, ruang
diskusi, serta sarana ibadah seperti masjid atau mushola turut mendukung jalannya
kegiatan. Semua ini berkontribusi dalam memperkuat internalisasi nilai-nilai keagamaan
di kalangan jamaah.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa keberhasilan peningkatan nilai
keagamaan di Majelis Ta’lim Al-Barokah tidak hanya bergantung pada aspek materi dan
pengajar, tetapi juga pada suasana sosial, dukungan lingkungan, serta fasilitas yang
mendukung keberlangsungan proses pembelajaran keagamaan. Integrasi antara faktor
internal dan eksternal tersebut menjadikan majelis ta’lim ini sebagai wadah efektif dalam
membina dan menanamkan nilai-nilai Islam secara berkelanjutan di tengah masyarakat
Desa Cipetir, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Cianjur.

Dampak Nilai Keagamaan terhadap Jamaah Majelis Ta’lim Al-Barokah

Hasil penelitian di Majelis Ta’lim Al-Barokah, Desa Cipetir, Kecamatan Cibeber,
Kabupaten Cianjur menunjukkan bahwa kegiatan majelis ta’lim yang dilakukan secara
rutin telah memberikan pengaruh signifikan terhadap peningkatan nilai-nilai keagamaan
jamaah. Melalui kegiatan seperti pengajian tafsir mingguan, tadarusan, tahsin dan tahfidz
metode Ummi, bashul kutub, serta sholawatan dan barzanji/burdah, jamaah mengalami
proses pembinaan spiritual, moral, dan sosial yang menyeluruh.

Perubahan ini terlihat dari perilaku jamaah dalam kehidupan sehari-hari, di mana
mereka menjadi lebih disiplin dalam beribadah, menjaga ucapan, bersikap jujur, dan
menunjukkan kepedulian terhadap sesama. Jamaah juga menampilkan semangat
ukhuwah Islamiyah yang tinggi melalui kegiatan sosial seperti sedekah bersama, gotong
royong, dan saling membantu antaranggota majelis. Nilai-nilai keimanan, kejujuran,
kesederhanaan, dan tanggung jawab yang ditanamkan dalam kegiatan majelis ta’lim



48 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

tampak terinternalisasi menjadi perilaku nyata yang mencerminkan kesalehan pribadi
sekaligus kesalehan sosial.

Dampak positif ini selaras dengan teori dan pandangan para ahli sebagaimana
dijelaskan dalam tinjauan pustaka. Menurut Nurcholish Madjid, majelis ta’lim
merupakan sarana efektif untuk tafagguh fiddin (pendalaman agama) di tengah
masyarakat karena bersifat terbuka dan egaliter (Rahmat, 2021). Pandangan ini tercermin
dalam kegiatan Majelis Ta’lim Al-Barokah yang memberikan ruang bagi semua kalangan
tanpa membedakan usia, pendidikan, maupun status sosial untuk belajar agama bersama.
Semangat egaliter ini memupuk ukhuwah Islamiyah dan memperkuat rasa kebersamaan
jamaah, sebagaimana fungsi sosial-religius majelis ta’lim yang dikemukakan oleh
Azyumardi Azra dikutip (Ningsih, 2025), yaitu sebagai pusat pembentukan masyarakat
madani (civil society) yang berlandaskan nilai-nilai keagamaan.

Hasil penelitian ini juga menguatkan pandangan Abuddin Nata, bahwa majelis ta’lim
bukan sekadar tempat mentransfer ilmu agama, melainkan sarana pembinaan moral dan
kesadaran ibadah (Rahmat, 2021). Dalam konteks Majelis Ta’lim Al-Barokah, jamaah
tidak hanya memahami konsep keagamaan secara teoritis, tetapi juga mengamalkannya
secara konsisten. Hal ini menunjukkan bahwa nilai keagamaan telah bertransformasi dari
ranah kognitif ke ranah afektif dan psikomotorik, sebagaimana dijelaskan dalam teori
internalisasi nilai Thomas Lickona, yang melibatkan proses knowing, feeling, and acting
(Fitriyani, 2021),

Proses internalisasi nilai terdiri dari tiga dimensi: moral knowing, moral feeling, dan
moral action. Ketiganya tampak nyata dalam aktivitas majelis ta’lim ini. Pertama, jamaah
memperoleh pengetahuan moral (moral knowing) melalui pengajian tafsir, kajian kitab,
dan tadarus. Kedua, mereka menumbuhkan perasaan moral (moral feeling) melalui
pengalaman spiritual dalam sholawatan dan kegiatan sosial. Ketiga, nilai-nilai tersebut
diimplementasikan dalam tindakan moral (moral action) melalui sikap jujur, disiplin
beribadah, dan saling menolong dalam kehidupan sosial.

Dari sisi nilai keagamaan, penelitian ini mendukung pemikiran Zakiah Daradjat
dikutip (Aslan, 2025), yang menegaskan bahwa nilai agama harus tampak dalam sikap
hidup sehari-hari. Jamaah Majelis Ta’lim Al-Barokah menunjukkan hal tersebut melalui
peningkatan keimanan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Sejalan dengan pandangan
Muhammad Quthb dalam Manhaj at-Tarbiyah al-1slamiyyah, diikutip (Sudrajat, 2024)
menjelaskan bahwa nilai-nilai ini membentuk sistem kehidupan yang harmonis dan
seimbang antara dimensi spiritual dan sosial.

Sementara itu, dalam perspektif Al-Ghazali, pembinaan keagamaan yang efektif
harus melahirkan keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal shalih (Al Mahmudi &
Bungsu, 2025). Aktivitas rutin di Majelis Ta’lim Al-Barokah yang menggabungkan
kajian ilmiah, praktik ibadah, dan pembiasaan sosial merupakan bentuk nyata dari konsep
tersebut. Jamaah tidak hanya memperluas pengetahuan agama (ilmu), tetapi juga
memperkuat keimanan (iman) dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari (amal
shalih). Pendidikan agama sejati adalah upaya membentuk galbun salim (hati yang bersih)
melalui proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan tahdzibul akhlag (pembinaan akhlak)
(Harahap & Ependi, 2023) Pengajian yang dilakukan di Majelis Ta’lim Al-Barokah
menekankan aspek ini melalui penanaman nilai keikhlasan, kesabaran, dan kerendahan
hati dalam setiap kegiatan. Jamaah diajak untuk memperbaiki niat dan memperkuat



49

hubungan spiritual dengan Allah SWT, bukan hanya memperbanyak aktivitas ibadah
lahiriah.

Pandangan Ibn Khaldun yang menyebut bahwa agama merupakan fondasi moral dan
kekuatan sosial masyarakat juga terefleksikan di sini (Prasetyo & Harahap, 2025). Majelis
Ta’lim Al-Barokah berperan dalam memperkuat moralitas publik melalui pengajian yang
menanamkan nilai-nilai Qur’ani dan kegiatan sosial yang meningkatkan solidaritas
masyarakat. Kondisi ini mendukung terbentuknya struktur sosial yang harmonis dan
berlandaskan nilai-nilai Islam.

Dari sisi pendidikan Islam, temuan lapangan ini juga sejalan dengan konsep ta’dib
menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dikutip (Kosasih, 2025), yang menekankan
pembentukan manusia beradab melalui penempatan nilai dan ilmu pada posisi yang
benar. Proses ta’dib di Majelis Ta’lim Al-Barokah tampak melalui pembiasaan akhlak
mulia, penghormatan terhadap ilmu, dan pengamalan nilai-nilai etis dalam kehidupan
sosial. Dalam perspektif Ahmad Tafsir dikutip (Saepudin, 2023), pendidikan agama tidak
berhenti pada aspek transfer pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter religius.
Majelis Ta’lim Al-Barokah menjadi ruang efektif bagi proses tersebut, karena metode
pengajarannya bersifat langsung, berulang, dan partisipatif memungkinkan jamaah
mengalami pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning), sebagaimana
dijelaskan oleh David Kolb dikutip (Ekawati, 2024).

Dampak yang tampak di lapangan juga dapat dijelaskan menggunakan teori fungsi
pendidikan Emile Durkheim dikutip (Abduloh, 2020), yang menyatakan bahwa
pendidikan berfungsi mempertahankan solidaritas sosial dan mentransmisikan nilai moral
masyarakat. Kegiatan majelis ta’lim telah melaksanakan fungsi ini secara efektif, di mana
nilai-nilai Islam menjadi perekat sosial di lingkungan jamaah dan masyarakat sekitar.
Hasil penelitian ini juga sesuai dengan teori transformasi nilai Milton Rokeach dikutip
(Muslim, 2023), yang menegaskan bahwa perubahan perilaku dimulai dari perubahan
nilai-nilai yang diyakini seseorang. Melalui rutinitas pengajian, pembiasaan ibadah, dan
kegiatan sosial, jamaah mengalami transformasi nilai secara bertahap dari pengetahuan
menjadi keyakinan, dan dari keyakinan menjadi tindakan nyata.

Dengan demikian, temuan empiris ini memperkuat teori-teori dalam tinjauan pustaka
bahwa majelis ta’lim berperan strategis dalam membentuk kepribadian religius dan
memperkuat moralitas sosial umat Islam. Kegiatan yang berlangsung di Majelis Ta’lim
Al-Barokah telah berhasil menumbuhkan kesadaran spiritual, memperkuat ukhuwah
Islamiyah, dan meningkatkan kesalehan sosial jamaah. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan nonformal berbasis keagamaan memiliki peran vital dalam menjaga
keseimbangan antara kemajuan duniawi dan spiritualitas manusia.

Secara keseluruhan, Majelis Ta’lim Al-Barokah bukan sekadar tempat mengaji, tetapi
sebuah lembaga tarbiyah Islamiyah yang menjalankan fungsi dakwah, pendidikan, dan
sosial secara terpadu. Dampak yang dihasilkan bukan hanya peningkatan pemahaman
agama, tetapi juga transformasi nilai dan perilaku yang memperkuat identitas keislaman
masyarakat di tengah arus modernisasi global.

D. SIMPULAN DAN SARAN
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Majelis Ta’lim Al-Barokah
memiliki peran yang signifikan dalam proses internalisasi nilai-nilai keagamaan di



50 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

masyarakat Desa Cipetir, Kecamatan Cibeber, Kabupaten Cianjur. Melalui kegiatan
pengajian rutin, pembelajaran Al-Qur’an, dan aktivitas sosial keagamaan, majelis ini
berhasil menanamkan nilai keimanan, kejujuran, tanggung jawab, kesederhanaan, dan
ukhuwah Islamiyah kepada jamaahnya. Proses internalisasi nilai berlangsung secara
efektif karena adanya dukungan internal seperti kualitas pengajar dan metode
pembelajaran interaktif, serta faktor eksternal berupa lingkungan sosial yang kondusif
dan fasilitas yang mendukung. Majelis ta’lim terbukti menjadi sarana pendidikan Islam
nonformal yang mampu membentuk kesalehan individu dan sosial. Dampak positif dari
kegiatan ini tampak dalam perubahan perilaku jamaah yang lebih religius, disiplin, dan
berakhlak mulia. Temuan ini sejalan dengan teori pendidikan nilai menurut Lickona serta
konsep tarbiyah Islamiyah yang dikemukakan oleh Al-Ghazali dan Naquib al-Attas,
bahwa pendidikan sejati harus melahirkan manusia beradab melalui penggabungan antara
ilmu, iman, dan amal shalih. Dengan demikian, Majelis Ta’lim Al-Barokah berperan
sebagai media pembinaan moral masyarakat serta pilar penting dalam menjaga
keberlangsungan nilai-nilai keagamaan di era modern.

Hasil penelitian ini memberikan beberapa rekomendasi. Pertama, bagi pengurus
majelis ta’lim, disarankan untuk terus mengembangkan metode pembelajaran yang
interaktif dan kontekstual agar lebih menarik bagi generasi muda. Kedua, pemerintah
daerah dan lembaga keagamaan diharapkan memberikan dukungan fasilitas, pelatihan,
dan pendampingan bagi majelis ta’lim agar perannya semakin optimal. Ketiga, bagi
peneliti selanjutnya, dapat dilakukan penelitian komparatif antara beberapa majelis ta’lim
di wilayah berbeda untuk memperoleh gambaran yang lebih luas tentang efektivitas
lembaga pendidikan Islam nonformal dalam meningkatkan nilai keagamaan masyarakat.

UCAPAN TERIMA KASIH
Ucapan terima kasih setinggi-tingginya semua pihak yang telah berkenan membantu
sehingga proses penulisan karya ilmiah ini dapat selasai dengan baik.

DAFTAR RUJUKAN

Abduloh, A. (2020). Effect of Organizational Commitment toward Economical,
Environment, Social Performance and Sustainability Performance of Indonesian
Private Universities. PalArch’s Journal of Archaeology of Egypt/Egyptology, 17(7),
6951-6973.

Ahmadi et al. (2024). Moderasi Beragama Di Pesantren: Manajemen, Wawasan, Sikap,
Dan Internalisasi Nilai. K-Media.

Al Farug, U. (2020). Politik dan kebijakan tentang Majelis Taklim di Indonesia: Analisis
kebijakan Peraturan Menteri Agama No. 29 Tahun 2019. Jurnal Al-Murabbi, 5(2),
41-59.

Al Mahmudi, F., & Bungsu, A. P. (2025). Al-Ghazali Dan Komunikasi Pendidikan Islam:
Jalan Menuju Insan Kamil. Kreatif: Jurnal Pemikiran Pendidikan Agama Islam,
23(2), 169-186. https://doi.org/https://doi.org/10.52266/kreatif.v23i2.4886

Alammy, L. L. (2025). Peran Guru Terhadap Perkembangan Karakter Anak Usia Dini Di
PAUD TKIT Nuralima. SIBATIK JOURNAL: Jurnal Ilmiah Bidang Sosial, Ekonomi,
Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 4(12), 4721-4736.
https://doi.org/https://doi.org/10.54443/sibatik.v4i12.3925

Andrivat, Z. (2024). Penggunaan Game Edukasi Digital Untuk Meningkatkan Efektivitas
Motivasi Belajar Siswa Kelas I11. Jurnal Primary Edu, 2(3), 348-363.

Andrivat, Z. (2025). Analisis Efektivitas Media Pembelajaran Interaktif Pada



51

Pembelajaran Tematik Di Kelas Tiga Sekolah Dasar. Jurnal Primary Edu, 3(2),
220-230.

Arifudin, O. (2020). PKM Pembuatan Kemasan Dan Perluasan Pemasaran Minuman Sari
Buah Nanas Khas Kabupaten Subang Jawa Barat. Aptekmas Jurnal Pengabdian
Pada Masyarakat, 3(2), 20—28.

Arifudin, O. (2023). Dampak Model Pembelajaran Cooperative Learning Terhadap
Motivasi Belajar Guru Pendidikan Agama Islam. Antologi Kajian Multidisiplin [Imu
(Al-Kamil), 1(1), 70-81.

Arifudin, O. (2024). Analisis Pengelolaan Sarana Dan Prasarana Dalam Meningkatkan
Mutu Pendidikan Islam Di Sekolah Dasar Islam Terpadu. Antologi Kajian
Multidisiplin lImu (Al-Kamil), 2(1), 160-175.

Arifudin, O. (2025). Dampak Pembelajaran Berbasis Masalah (PBM) Terhadap
Meningkatkan Hasil Belajar Dan Presentasi Belajar Mata Pelajaran Pendidikan
Agama Islam. Jurnal Al-Amar, 6(3), 629-644.

Asitoh, A. (2025). Efektivitas Meronce Kartu Huruf Terhadap Kemampuan Mengenal
Huruf Anak Usia Dini Di PAUD A. Sopyan Karawang. SIBATIK JOURNAL: Jurnal
IiImiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan Pendidikan, 5(1), 453-468.

Aslan, A. (2025). Analisis Dampak Kurikulum Cinta Dalam Pendidikan Islam Sebagai
Pendidikan Transformatif Yang Mengubah Perspektif Dan Sikap Peserta Didik:
Kajian Pustaka Teoritis Dan Praktis. Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3(1),
83-94.

Awaludin, A. (2023). Strategi Guru Dalam Menanamkan Pendidikan Karakter Pada Anak
Usia Dini Di PAUD Cendekia Muslim. Plamboyan Edu, 1(3), 257—-269.

Awaludin, A. (2024). Urgensi Manajemen Pendidikan Dalam Rangka Meningkatkan
Mutu Pendidikan Islam Di Madrasah. Jurnal Tahsinia, 5(2), 253-271.

Ekawati, P. A. (2024). Pengaruh Perencanaan Pembelajaran dan Kreativitas Guru
terhadap Hasil Belajar Mata Pelajaran SKI Siswa Kelas VIII MTs.Yasiba Kota
Bogor. Dirosah Islamiyah, 6, 1003-1023.

Erfiyana, E. (2024). Implementasi budaya mutu sekolah melalui pendekatan total quality
management. Jurnal Tahsinia, 5(7), 1055-1066.

Erfiyana, E. (2025). Islamic School Financial Management: A Case Study of Islamic
Junior High Schools in Rural Areas. International Journal Of Science Education and
Technology Management, 4(2), 33-44.

Erfiyana, E. (2026). Transformational Leadership of School Principals in Developing
Islamic Education in Elementary Madrasahs. International Journal Of Science
Education and Technology Management (IJSETM), 4(1), 32—44.

Fahimah, N. (2024). Peningkatan Kemampuan Menyimak Anak Pada Usia 5-6 Tahun
Melalui Media Papan Flanel Di PAUD Janitra. Jurnal Tahsinia, 5(4), 547-555.
Fazriyah, T. L. (2025). Implementasi Bimbingan Agama Islam dalam Mengembangkan
Solidaritas Sosial (Studi Kasus pada Majelis Ta’lim di Kampung Gaya Baru VI

Kabupaten Lampung Tengah). IAIN Metro.

Fitriyani, 1. (2021). Implementasi teori thomas lickona terhadap problem ketidak jujuran.
Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi, 4(1). https://doi.org/https://doi.org/10.32529/al-
ilmi.v4i1.932

Habiba, F. (2024). -Peran Majelis Ta’lim Dalam Pembinaan Pendidikan Karakter Pada
Masyarakat. Jurnal Pendidikan Islam Al-Affan, 5(1), 7-18.

Harahap, M. Y., & Ependi, R. (2023). Tazkiyatun Nafs Dalam Membentuk Akhlakul
Karimah. PT. Green Pustaka Indonesia.

Hasan, M. L., & Al Fajar, A. H. (2025). Pendidikan Islam berbasis Masjid: Studi Literatur
atas Fungsi Masjid sebagai Institusi Edukasi. Journal Islamic Studies, 6(01), 116—
133.

Heriman, M. (2024). Pengembangan Kurikulum Berbasis Keterampilan Abad ke-21:



52 | Jurnal Tahsinia | Vol. 7, No. 1, Januari 2026, hal. 38-53

Perspektif dan Tantangan. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal,
6(6), 2724-2741.

Hidayati, H. (2023). Buku Ajar Pendidikan Agama Islam: Islam Pekerti. Penerbit NEM.

Hoerudin, C. W. (2023). Penerapan Media Vocabulary Card Dalam Meningkatkan
Penguasaan Kosa Kata Bahasa Indonesia Anak Usia 4-5 Tahun. Plamboyan Edu,
1(2), 208-219.

Kartika, 1. (2022). Dampak Motivasi Belajar Terhadap Mutu Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Di Madrasah Ibtidaiyah. Jurnal Al-Amar, 3(3), 322-337.

Kartika, 1. (2023). Evaluasi Mutu Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berdasarkan
Kompetensi Mahasiswa Di Perguruan Tinggi. Jurnal Al-Amar, 4(4), 636-651.
Kartika, 1. (2024). Strategi Pembelajaran Berbasis Nilai-Nilai Islam Untuk Mengatasi
Kesulitan Belajar Pada Siswa Sekolah Menengah Pertama. Antologi Kajian

Multidisiplin lImu (Al-Kamil), 2(3), 800-815.

Kartika, 1. (2025). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam Dalam Menanamkan Karakter
Islami Kepada Peserta Didik. Jurnal Al-Amar, 6(1), 29-44.

Kartika, 1. (2026). Implementasi Media Pembelajaran Interaktif Berbasis Teknologi
Informasi Untuk Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam. Jurnal Al-Amar, 7(1), 1—
15.

Kosasih, M. (2025). Tantangan dan Peluang Implementasi Kurikulum 2013 pada Mata
Pelajaran Pendidikan Agama Islam di Era Digital Di MAN 7 Depok. At-Tadris:
Journal of Islamic Education, 4(2), 80-91.
https://doi.org/https://doi.org/10.56672/attadris.v4il1.454

Luhtitianti, U. I. A. (2024). Teori Sosiologi 1bn Khaldun. Samudra Biru.

Masruki Et Al. (2024). Peran Majelis Ta’lim Dalam Meningkatkan Sikap Religius
Remaja (Studi Pada Majelis Ta 'lim Junuudul Musthofa Mojo Kediri). |AIN KEDIRI.

Maulana, A. (2025). Strategi Manajemen Pendidikan Berbasis Filsafat Ekonomi untuk
Sustainable Organizational Development. Jurnal Ilmu Pendidikan, 4(2), 1-7.

Mayasari, A. (2023). Implementasi Model Inkuiri Dalam Meningkatkan Hasil Belajar
Siswa Kelas IV SD. Jurnal Primary Edu, 1(3), 382-397.

Mayasari, A. (2024). Optimizing Student Management to Improve Educational Service
Quality: A Qualitative Case Study in Integrated Islamic Elementary Schools.
EDUKASIA Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 5(2), 799-808.

Mayasari, A. (2025). Implementasi Program Goal Setting Berbasis Partisipatif dalam
Pengembangan Karakter Visioner Anak Sekolah di Desa Warnasari, Pangalengan.
Jurnal Pengabdian Masyarakat: Pemberdayaan, Inovasi dan Perubahan, 5(6).

Muslim. (2023). Manajemen Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Dalam
Mewujudkan Karakter Religius Pada Peserta Didik. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 12(1), 917-932.

Ningsih, 1. W. (2024). Implementasi Pembentukan Karakter Profil Pelajar Pancasila
Dalam Pembelajaran Al-Qur’an Metode Tilawati di Kabupaten Bogor. Jurnal
Tahsinia, 5(3), 391-405.

Ningsih, I. W. (2025). Relevansi Moderasi Beragama Dalam Manajemen Pendidikan
Islam Di Indonesia: Strategi Membangun Karakter Toleran Dan Inklusif. SIBATIK
JOURNAL: Jurnal llmiah Bidang Sosial, Ekonomi, Budaya, Teknologi, Dan
Pendidikan, 4(11), 3605-3624.

Nurazizah, S. (2026). The Role Of Teachers In Instilling Disciplined Character In Early
Childhood 5-6 Years Old At Darussalam Early Childhood Education Center.
International Journal Of Science Education and Technology Management (IJSETM),
5(1), 1-13.

Paramansyah, A. (2024). The Effect of Character and Learning Motivation on Learning
Achievment of Al-Qur’an and Hadith of Students at Madrasah Aliyah Attahiriyah
Jakarta, Indonesia. Dinasti International Journal of Education Management and



53

Social Science, 6(2), 1092-1105.
https://doi.org/https://doi.org/10.38035/dijemss.v6i2.3581

Pasaribu, R. A. (2024). Epistemologi pendidikan agama Islam menurut Al-Ghazali. UIN
Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan.

Prasetyo, E., & Harahap, N. (2025). Masyarakat dan Lingkungan Pendidikan dalam
Perspektif Ibnu Khaldun. Ainara Journal (Jurnal Penelitian dan PKM Bidang limu
Pendidikan), 6(2), 313-322.

Pujiaty, E. (2024). Strategi pengelolaan pendidikan inklusif untuk meningkatkan
aksesibilitas di sekolah dasar. Jurnal Tahsinia, 5(2), 241-252.

Putri et al. (2024). Majelis Ta’lim sebagai Lembaga Pendidikan Islam Non Formal di
Indonesia. Jurnal Manajemen Dan Pendidikan Agama Islam, 2(2), 157-164.

Rahmat, A. (2021). Peran Pondok Pesantren Nuruddaril Ibtida Kecamatan Setu Kota
Tangerang Selatan Dalam Membentuk Akhlak Masyarakat. Jakarta: UNUSIA.

Ridwan, 1., & Ulwiyah, 1. (2020). Sejarah dan kontribusi majlis ta’lim dalam peningkatan
kualitas pendidikan di indonesia. Jurnal Pendidikan Karakter JAWARA (Jujur, Adil,
Wibawa, Amanah, Religius, Akuntabel), 6(1).

Rosmayati, S. (2025). Integrasi Filsafat Manajemen dalam Peningkatan Efektivitas
Ekonomi Pendidikan di Organisasi Modern. Jurnal Iimu Pendidikan (ILPEN), 4(1),
1-6.

Saepudin, S. (2022). Synergistic Transformational Leadership and Academic Culture on
The Organizational Performance of Islamic Higher Education in LLDIKTI Region
IV West Java. Jurnal Dirosah Islamiyah, 4(2), 283-297.

Saepudin, S. (2023). Inovasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Berbasis ICT di Era
Industri 4.0. Edulnovasi: Journal of Basic Educational Studies, 3(2), 571-586.
Sudrajat, J. (2024). Enhancing the Quality of Learning through an E-Learning-Based
Academic Management Information System at Madrasah Aliyah Negeri.
EDUKASIA  Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 5(2), 621-632.

https://doi.org/https://doi.org/10.62775/edukasia.v5i2.1724

Suhraetal. (2022). Pembinaan Keagamaan Dalam Penguatan Karakter Berbasis Majelis
Taklim. Akademia Pustaka.

Sunasa, A. A. (2023). Analysis Of Islamic Higher Education Development Models In
Indonesia. Asian Journal of Management, Entrepreneurship and Social Science,
3(4), 215-225.

Supriatna, U. (2025). Technology-Based Learning Management In Improving Learning
Outcomes In Junior High Schools. International Journal Of Science Education and
Technology Management (IJSETM), 4(2).

Supriatna, U. (2026). The Role Of Teachers In Improving The Quality Of Learning In
Madrasah Tsanawiyah. International Journal Of Science Education and Technology
Management (IJSETM), 5(1), 45-56.

Wakit, S., Suyitno, M., & Dacholfany, M. 1. (2025). Integration Between Qauliyah and
Kauniyah Verses With Science And Technology In Islamic Education: Integrasi
Antara Ayat Qauliyah Dan Kauniyah Dengan Ilmu Pengetahuan Dan Teknologi
Dalam Pendidikan Islam. Halaga: Islamic Education Journal, 9(2), 10-21070.

Yulianto et al. (2025). Tokoh Pemikiran Manajemen Dakwah. Madani Kreatif Publisher.



